
 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

190 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

 

 انموذجاً (    :)الحسن بن الهيثم و فرنسيس بيكون   جدلية التأثير والتأثر في تأسيس المنهج العلمي الحديث 

 د يوسف موسى على عبدالله ابوعليقة 
 ، ليبيا جامعة غريان، كلية التربيةقسم الفلسفة والدراسات الإسلامية، 

YMA2018@YAHOO.COM 

The Dialectic of Influence and Being Influenced in the Establishment of the 

Modern Scientific Method (Ibn al-Haytham and Francis Bacon: A Case Study  (  

Dr. Yousef Moussa Ali Abdullah Abu Aliqa 
Department of Philosophy and Islamic Studies - Faculty of Education - University of Gharyan, Libya 

 2025-12-25 تاريخ النشر:،  2025-12-18 تاريخ القبول:، 2025-12-03 تاريخ الاستلام:

 الملخص : 

بـ   الحديثة، ورغم اقتران تأسيسه  للنهضة الأوروبية  الدعامة الأساسية  العلمي  المنهج  السابع   "فرانسيس بيكون"يشُكل  القرن  في 

فقد مارس العلماء  .عشر، إلا أن القراءة التاريخية الفاحصة تثُبت أنه نتاج تراكمي استمد جذوره من الحضارة العربية الإسلامية

ملاحظة والشك المنهجي قبل "بيكون" بقرون، واضعين أسساً راسخة في علوم الطب والبصريات والكيمياء؛  المسلمون التجريب وال

يسعى هذا البحث إلى إعادة قراءة تاريخ المنهج  ، ومما جعل من إنتاجهم الجسر المعرفي الذي عبرت منه أوروبا نحو العلم الحديث

اصلها، ومستكشفاً أثر حركة الترجمة في نقل التراث الإسلامي إلى الفكر العلمي بموضوعية، مؤكداً على تكامل الحضارات وتو

الأوروبي. ويركز البحث بصفة خاصة على أسبقية ابن الهيثم في صياغة المنهج الاستقرائي التجريبي، مبيناً أوجه التشابه والتأثر 

لتحليل الحقائق واستباط   (صفي، والتاريخي، والمقارنالو)ولتحقيق أهدافه، اعتمد البحث على المناهج  ،   "بين منهجه ومنهج "بيكون

المنهج العلمي  الدور الريادي للمسلمين في تبويب  الدراسة إلى نتائج جوهرية، أبرزها تأكيد  المنهجين. وقد خلصت  الروابط بين 

ورة العلمية الحديثة، ويظل  ووضع قواعده الدقيقة، وإثبات أن إسهاماتهم لم تكن مجرد نقل، بل ابتكارات أصيلة مهدت الطريق للث

 ."ابن الهيثم" النموذج الأتم لهذا النضج المنهجي المبكر

 . (فرنسيس بيكون –الحسن بن الهيثم  –التأثير والتأثر  –الفلسفة الحديثة –الفلسفة الإسلامية  –المنهج العلمي) :الكلمات المفتاحية
 

Abstract: 

The scientific method constitutes the fundamental cornerstone of the modern European intellectual Renaissance. 

Although its formalization is frequently attributed to Francis Bacon in the 17th century, historical evidence 

suggests that this methodology was not a purely European construct; rather, it was the culmination of an extensive 

evolutionary process rooted in Islamic civilization during the Middle Ages. Centuries before Bacon, Muslim 

scholars pioneered empirical experimentation, systematic observation, and methodological skepticism, 

establishing rigorous foundations for scientific inquiry in medicine, optics, chemistry, and astronomy.This research 

does not seek to marginalize Bacon’s contributions but aims to re-evaluate the intellectual legacy of Islamic 

thinkers, which served as the epistemic bridge for Europe’s transition into the Enlightenment. The study explores 

the extent of influence the Islamic scientific heritage exerted on Bacon and his contemporaries, especially within 

the context of the widespread translation movements. It advocates for a fair and objective re-reading of the history 

of the scientific method as a universal human endeavor. Special emphasis is placed on Ibn al-Haytham’s 

precedence in formulating the inductive method, comparing his framework with Bacon’s methodology. Utilizing 

descriptive, historical, and comparative approaches, the research analyzes the role of Muslim scientists in 

paving the way for the modern scientific revolution. The findings affirm that Muslim scholars were not merely 

transmitters of knowledge but were the primary architects of the scientific method’s formal rules, with Ibn al-

Haytham serving as the quintessential exemplar of this early methodological maturity. 

Keywords: (Scientific Method, Francis Bacon, Ibn al-Haytham, Inductive Methodology, Islamic Scientific 

Heritage, History of Science) 

mailto:YMA2018@YAHOO.COM


 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

191 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

 

 

 مقدمة :ال

جذريًا في يعُد المنهج العلمي الركيزة الأساسية التي قامت عليها نهضة الفكر الإنساني، إذ لم يكن مجرد أداة للبحث، بل كان تحولًا  

طريقة الإنسان في فهم ذاته والكون من حوله. ومن خلال تتبع تطور هذا المنهج عبر العصور، يتضح أن العقل البشري لم يكن 

 .ساكنًا، بل خاض رحلة طويلة من التسليم بالبديهيات إلى بناء منظومات معرفية دقيقة تستند إلى الملاحظة والتجربة والاستنتاج

تبرز إسهامات الحضارة الإسلامية بوصفها مرحلة مفصلية في تاريخ تطور المنهج العلمي، حيث لم يكتف علماء وفي هذا السياق، 

 المسلمين بنقل علوم الأمم السابقة، بل أعادوا صياغتها بمنهجية دقيقة، وأضافوا إليها ابتكاراتهم الخاصة، مما جعلهم رواداً في تأسيس

 .قواعد البحث العلمي الحديث

مسلمون إلى تأسيس مناهج علمية واضحة شكّلت الإرهاصات الأولى للتفكير المنهجي، وقد استخدموا العى الفلاسفة والمفكرون  فقد س

اليوم في الأكاديميات    تجريبيأدوات مثل الملاحظة، التجربة، والتمثيل، وسجلوا نتائجهم بدقة، مما شكّل أساسًا للمنهج ال المعتمد 

 العالمية. 

المسلمين إليها   فعلماء  دقيقة، وأضافوا  علمية  بمنهجية  أعادوا صياغتها  بل  السابقة،  الحضارات  علوم  بنقل  يكتفوا  لم  وفلاسفتهم، 

 شروحاتهم وابتكاراتهم الخاصة، مما جعلهم رواداً في تأسيس المنهج العلمي الحديث.  

علمي، حيث ساهم علماؤها في نشأة المناهج،  في ضوء ذلك، نؤكد على أن الحضارة الإسلامية تمثل حلقة محورية في تطور الفكر ال

وتحديد ضوابط التفكير العلمي السليم، مما مهد الطريق للنهضة العلمية في أوروبا الحديثة. ويعُد هذا التأصيل لإسهامات المسلمين  

 ارة الإنسانية. في تكون الحضارة الاوربية دعوة لإعادة الاعتبار والنظر في تاريخ العلم، وتقديرا دورهم في بناء الحض

فقد قدمت الحضارة الإسلامية مناهج متعددة مثل الاستنباطي، الاستقرائي، والتجريبي والتحليلي وغيرها من المناهج العلمية، في  

تطوير العلوم وتوسيع آفاق المعرفة الإنسانية، خاصة مع بروز المنهج الاستقرائي التجريبي الذي تبنته الحضارة الغربية الحديثة في  

 نهضتها واستفادت منه الأمم الأوربية فائدة عظيمة.

وقد أشار عدد من الباحثين إلى أن بيكون قد تأثر بأفكار ابن الهيثم التي ترُجمت إلى اللاتينية منذ القرن الثاني عشر، وانتشرت في 

 ث العلمي الإسلامي. الجامعات الأوروبية، مما يجعل من المرجح أن جذور المنهج العلمي عند بيكون تمتد إلى الترا

 إشكالية البحث: 

قواعد المنهج   الهيثم في تطبيق الإسلام، وعلى ارسهم ابن التي أتبعها فلاسفة وعلماء المنهجية الخطوات تكمن الإشكالية، توضيح

 والفلسفية التي توارثتها الاجبال العلمية  الهيثم ابن العلمي ومدى تأثير ذلك على مفكري وفلاسفة الغرب. وكذلك الإشارة الى إسهامات

   .في أوروبا وفلاسفتها وخاصة على فرنسيس بيكون الحضاري والعلمي التقدم في وتأثيرها العصور، عبر

مجموعة من التساؤلات: ما مدى تأثير الحضارة الإسلامية في الحضارة الغربية؟ ما الجهد الذي قدَّمه    وينبثق عن هذه الإشكالية

في ابتكار المنهج التجريبي؟ ما حقيقة تأثر بيكون بعلماء الإسلام وفلاسفته؟ هل هناك اختلاف بين المنهج العلمي علماء المسلمين  

 عند مفكري الإسلام والمنهج العلمي عند بيكون؟   

  أهمية البحث:

ومنبعها؛ ومحاولة تصدي أن أهمية الموضوع تنبع من خلال معالجة بعض ما يكتبه ابناء الغرب في انهم أساس الحضارة   .1

 لعملية الغزو الثقافي في المجال الفكري والتأريخي. 

إعادة قراءة تاريخ المنهج العلمي قراءةً عادلة وموضوعية، تظُهر تواصل الحضارات وتكاملها، وتؤكد أنّ العلم نتاج إنساني  .2

 مشترك لا يخُتزل في حضارة واحدة أو في فيلسوف بعينه. 

سلمين في استخدام مختلف مناهج البحث العلمي يعد منهجاً كاملاً يشبه المنهج الجدلي الحديث، وأن ابن  أن ما تركه علماء الم .3

 الهيثم سبق بيكون في فهم المنهج الاستقرائي.   

 أهداف البحث:

 الإسلامية.  الشريعة من أصوله يستقي الحديث الذي العلمي المنهج أسس وأقامت العلم خدمة في الاسلام دور علماء ابراز .1



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

192 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

 والعلوم النظرية العلوم بين فربطوا الحديث العلمي المنهج أصول وضعوا بحق الذين هم المسلمين علماء أن التأكيد على .2

 أنشائها. إلى بيكون والاستقراء, وقد سبقوا الاستنباط وبين والتجربة وبين الحدس العملية،

تسليط الضوء على أوجه التشابه والتأثير والتأثر بين منهج الحسن بن الهيثم، ومنهج بيكون، وإبراز الدور الريادي لعلماء   .3

 المسلمون في تمهيد الطريق أمام الثورة العلمية الحديثة في أوروبا. 

 منهج البحث:   

ن؛ الذي يتطلب تحديد مشكلة البحث، وتجميع الحقائق  لطبيعة موضوع البحث استخدم المنهج الوصفي التاريخي، والمنهج المقار

 والمعلومات، وتحليلها وإيجاد العلاقة فيما بينها، ثم عرض النتائج وتفسيرها. 

 :المبحث الأول: الحسن ابن الهيثم 

 إِلى انتقل بالبصرة ولد    . م  965ه    354   عام ولد البصرة من أصَله  الهيثم بن الحسن  بن محمد علي أبو الحسن ابن الهيثم: هو

 العلم فِي أهل زمانه من أحد يماثله لم العلوم، متفننا في الذكاء قوي النفس فاضل عمره ؛وكان آخر إِلى بها وأقام المصرية الديار

 أرسطوطاليس كتب  من كثيرا لخص وقد للخير محبا  التزهد التصنيف وافر كثير الاشتغال دائم وَكان  منهُ  يقرب ولا الرياضي

 لم أنه إلا الكلية وأمورها  وقوانينها  صناعَة الطب بأصول خبيرا وكان الطب  فِي جالينوس كتب من  كثيرا لخص وشرحها وكذلكَ 

 تراثا ترك أن بعد الهيثم ابن ( ، توفي128ه:  1403 الجندي، الإفادة ". ) كَثِيرَة وتصانيفه دربة بالمداواة له تكن أعَمالها وَلم يباشر

 ( 40:   1983) باشا،   تقريبا" هجرية 430سنة  العلم في مجالات اضخم

 والتعليمية الرياضية وفي العلوم والطبيعية، الفلسفية العلوم في وأربعون ثلاثة منها  المائتين، الحسن بن الهيثم عن كتب صنفت   كتبه: 

 . جزءا ثلاثين في يقع الطب في كتاب عن فضل ، كتابا وعشرون خمسة

 ( 274-273،    2017 جمعة:)  :العلمية الحسن بن الهيثم  إنجازات أبرز ولعل

  شرح أصول إقليدس. •

  الأصول الهندسية والعددية. •

 شرح المجسطي وتلخيصه. •

 الكتاب الجامع في أصول الحساب. •

  علم المناظر. •

 تحليل المسائل الهندسية. •

  مبرهنًا.تحليل المسائل العددية بجهة الجبر والمقابلة  •

 تحليل المسائل الهندسية والعددية.  •

  كتاب في المساحة. •

 حساب المعاملات.  •

  إجارات الحفور والأبنية بجميع الأشكال الهندسية. •

  قطوع المخروطات. •

 الحساب الهندي. •

 استخراج سمت القبلة في جميع المسكونة، بجداول. •

 مقدمة الأمور الهندسية.  •

 كتاب في آلة الظل.  •

 برهان الشكل الذي قدمه »أرخميدس« في قسمة الزاوية ثلاثة أقسام ولم يبرهن عليه. رسالة في  •

 تلخيص مقدمة »فورفوريوس« وكتب أرسطوطاليس الأربعة المنطقية. •

 مختصر للكتاب السابق.  •

 رسالة في صناعة الشعر ممتزجة من اليوناني والعربي.  •

 تلخيص كتاب النفس لأرسطوطاليس.  •

 الجزئي وهو الإنسان بالعالم الكلي.    مقالة في مشاكلة العالم •

 مقالة في العالم من جهة مبدئه وطبيعته وكماله. •

 كتاب في الرد على يحيى النحوي ما نقضه على أرسطوطاليس وغيره من أقوالهم في السماء والعالم. •



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

193 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

 رسالة في بطلان ما يراه المتكلمون من أن الله لم يزل غير فاعل ثم فعل. •

 لم واللذة )فلسفة أبيقور(. مقالة في طبيعتي الأ •

 رسالة في طبيعة العقل.  •

 مقالة في أن فاعل هذا العالم إنما يعلم ذاته من جهة فعله.  •
 

   :المنهج العلمي عند الحسن بن الهيثم

لقد عرف العرب منذ القدم أصول المنهج العلمي، واستخدموه فعلاً في دراساتهم وقاموا كثير من التجارب العلمية على أسس وطرق  

 أهتم منهجية علمية رصينة. فهذا ابن الهيثم مثلا ومن عاصره من العلماء المسلمين كان شغلهم الشاغل هو البحث عن الجديد، فقد

 ونظرياتها بل بقضاياها المُسلم موقف منها وقف أنه هذا يعُني ولا اليونان، وخاصة علوم للعلوم بتحصيله بالغا اهتماما  ابن الهيثم  

 على ا)لشكوك " يسميه وأخر " بطليموس على )الشكوك كتابيه بها  صدر التي شكوك لنا عليها بكلمة برهن النقدية، نزعته لديه كان

 الشك من فجعل عليه، يسير علمي ومنهج كان فكر بل أعمى، تقليداً  تقليد السابقين على نظرياته أسسي لا ؛ وهذا يعني أنه) اقليدس

 إلى اليقين. ليصل انطلاق نقطة

يجده  الهيثم   ابن  لكتب  ً  اتبع فالدارس  مبنيا وتجريباً  عقلياً  ونظرياته منهجاً  نتائجه  تبرز  ومبادئ  قواعد  بلغ على   درجات التي 

وجوده،   غير طالبه  يعني فليس لذاته مطلوب وكل لذاته، مطلوب الحق ( :"بطليموس على الشكوك)  يقول في مقدمة كتابهحيث  .اليقين

 في فالناظر الناس، طباع في بالعلماء الظن وحسن الشبهات، من غمس في والحقائق وعر،  إليه والطريق صعب، الحق ووجود

 تصدوا التي المعاني  هي عنده الحقائق  حصلت أورده، ما وغاية ذكروه  ما فهم غرضه وجعل طبعه مع  استرسل إذا  العلماء كتب 

 اختلف لما كذلك ذلك  كان ولو والخلل، التقصير من علمهم حمى ولا الزلل من العلماء الله عصم  وما إليها، أشاروا التي والغايات لها

 صبرة ،   / تحق  الهيثم، ، " ) ابنذلك بخلاف  والوجود الأمور، حقائق  من شيء  في أراءهم تفرقت ولا العلوم، من شيء في العلماء

 (4 – 3 م ص 1971

بطريقة منهجية، حيث جمع بين الاستقراء والقياس، وفضّل الاستقراء يعُد ابن الهيثم، من أوائل العلماء الذين استخدموا المنهج العلمي   

إلى إمكانية تطبيقها    -القوانين  -الاستقراء ، وما توصل إليه من إحكام عامة  كشرط أساسي في البحث العلمي؛ فقد تمكن من استخدام  

 على جزيئات أخرى عن طريق القياس .

 ونلتقط الجزئيات، خواص وتميز أحوال المبصرات وتصفح الموجودات باستقراء البحث "ونبتديء :ابن الهيثم     يقولولذا كان   

نرتقي الإحساس كيفية من يشبه لا  وظاهر  يتغير لا مطرد هو وما الأبصار في حال البصر يخص ما باستقراء  البحث في ثم 

استعمال   ونتصفحه نستقريه ما جميع في  غرضنا ونجعل النتائج في المقدمات والتحفظ انتقاد مع والترتيب  التدرج على والمقاييس

 به الذي الحق إلى الطريق بهذا ننتهي  فعلنا الآراء، الميل مع لا الحق طلب وننتقده نميزه ما سائر في ونتحرى الهوى اتباع لا العدل

 (4م: 1992)البندر،  "  اليقين  يقع عندها التي الغاية إلى والتلطف ونصلب التدرج الصدر يثلج

مفردات الوقائع، وعلى  فقد اتبع ابن الهيثم  منهجاً تجريبياً، بناه على الاستقراء في أغلب الأحيان؛ أي استخراج القاعدة العامة من  

تلفة الاستنباط أحيانا أخرى؛ أي تفريغ الأحوال المفردة من القاعدة العامة أحيانا، وهو كله يلجأ إلى القياس، والموازنة بين الوقائع المخ 

 والمقارنة بين النتائج؛ وكان سبيله إلى المشاهدة في الأمور الجارية، والملاحظة لما يتفق وما يختلف.

ابن الهيثم  في اعتماده على التجارب، حتى إنه أعاد إجراء التجارب على عدد من الأمور التي كان الأقدمون قد جربوها ، وقد بالغ 

عالما طبيعيا ،  ضافة إلى أنه  والذي ساعد ابن الهيثم  غلى انتهاج هذه الخطة العلمية ،أنه   كان عاملا رياضيا وفيلسوفا نظريا بالا

نظيم بحوثه، والفلسفة ساعدته غلى تخيل الأمور ، والمنطق زاده مهارة في التنظيم عند تتبع إجراء التجارب  فالرياضيات مكنته في ت

،التي تقوم على تعداد الحالات والارتقاء إلى نتيجة أو قانون عام ، وكان في أسلوبه علميا دقيقا ، يكاد يكون وكأنه وليد العصر  

عتبار ،وعن طريق معارفه الرياضية استطاع تنسيق وتوظيف المعلومات بطريقة منطقية  الحديث ، حيث الاعتماد عن المعاينة والا

، كما أن فكرة المرتب والمنظم منحه قدرة على الرؤية الشاملة للظاهرة ، ذلك عن طريق المقارنات بين ما كان معروفا ومتداولا  

 ( 300:   2002وبين ما استطاع إنجازه")الفقي ، 

والجدير بالذكر أن ابن الهيثم، لم يقتنع باستخدام الملاحظة فقط: " بل   ب التي مارسها ابن الهيثم )بالاعتبار(،وقد سمت هذه التجار

فمثلا،  ،  (199م:  1990استعان بالآلات والأجهزة على غرار ما يفعل الان المحدثون والمعاصرون من العلماء الطبعيين" ) الطويل،  

مثل نظرياته  ؛  النبوغ والتفوق تجريبيا لبعض الظواهر وذلك عن طريق وضع بعض النظريات لتفسريهااستطاع الحسن بن الهيثم  

 حيث يمتنع تجريبيا ويقول المستحيل القيام بها، أما الظواهر الممكنة القيام بها   في الإبصار وقوس قزح وانعكاس الضوء وانكساره ، 



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

194 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

لك على تجاربه العديدة  التي   قام بها ، كالشمس والنار ،والأضواء العرضية ، فنجده يسعي إليها سعيا حثيثا ، وتدل ذ  ،عن معرفة

التي تستضئ بضوء الأجسام المضيئة بذاتها ، أو التي تستضيء بضوء عرضي ، يشرق من جسم نفسه يستضيئ بضوء عرضي ، 

وق عليه، وكان أو سع منه أفقا وأعمق تفكريا ،كما  لذلك يقال إن الحسن بن الهيثم  لم يسبق ..بيكون إلى طريقته الاستقرائية ،وإنما تف

تناول تجارب الحسن بن الهيثم  أضواء القمر والكواكب ، واستقصي أنواع الإضاءة القوية والضعيفة ، وسبب ذلك ،كما طبق في 

 ( 368-369، 2002: )الفقي اختراع أجهزة ينتفع بها ويستخدمها كما قام أثناء دراسة الإبصار بتشريح، العين تشريحا دقيقا .

قد سار في بحوثه على أسلوب علمي تجريبي وبحث في البصر بالعين المجردة ، وبالاستعانة بوسائل النظر ،  وهذا دليل على إنه: "

وله تشريح للعين ورسم دقيق لطبقاتها؛ لذا لا يمكن لمن يلاحظ الظواهر الطبيعية أن يكتفي بالنظر إليها من بعيد بنظرات عابرة، 

تفكراً واعتبار مبنياً على المنهج الاستدلالي القائم على الملاحظة والتجربة، وممارستها عملياً. وبما أن الملاحظة في مجال    دون

البحث العلمي هي المشاهدة الدقيقة لظاهرة من الظواهر تستعين فيها بالأدوات والأجهزة والأساليب التي تتفق مع طبيعة الظاهرة؛ 

العلمي ملاحظاته الشخصية، وتسجيله للوقائع تسجيلاً سلبياً فقط :"بل لابد له من بذل جهد عقلي أثناء بحثه حيث لا تكفي الباحث  

 ( 92: 1970لتفسير الجوانب الخفية للظاهرة، وما عساء أن يكون من صلات غير ظاهرة للعيان خفية عن الباحث" ) الشنقيطي ، 

الحسن بن   الذي أتبعه  المنهج  القياس، وعدم الاكتفاء  نستنتج من هذا أن  الهيثم يعتمد على الاستقراء، والاستدلال، وتطبيق منهج 

بالملاحظة. وقد أثرّ منهجه تأثيرًا بالغًا في مفكري الغرب، وخاصة المتأخرين الذين نسجوا على منواله، واقتفوا أثاره؛ وعلى رأسهم  

 ربية.بيكون، مما يدل على عمق التفاعل بين الحضارتين الإسلامية والغ
 

 :المبحث الثاني: فرنسيس بيكون  

م، في بيت يورك في مدينة لندن، وهو المنزل الذي كان يقيم فيه والده  1561ولد بيكون في الثاني والعشرين من شهر يناير في عام

:    1993عويضة،السيد نيقولاس بيكون الذي كان في العشرين سنة الأولى من حكم الملكة إليزابيت حارساً للختم الملكي الأعظم.)

64) 

 اليزابيث، الملكة خدمة في الأكبر الخاتم حامل "نيقولا السير" أبوه كان حيث الرقي  من به بأس لا بحظ تتمتع أسرته كانت :نشأته

 وفكر شخصية  في الأثر عظيم كان له هذا كل الديني الإصلاح دعاة من أبوها كان حيث والعلم الثقافة من على قدر  أمه وكانت

 الذي المنهج الدراسي  تجاه النقدية لنزعته العالمية الشهادة منها ينل ولم كمبردج فالتحق بجامعة جاد بذكاء يتمتع فكان العلمي بيكون

 المؤلفات من كثيرا ترك وقد  م 1618عام وزيرا ثم عام نائبا حتى عين الأحوال معه تقلبت ثم أرسطو،  منهج على يحتوي كان

 (,33-34م:  1993عويضة،  ") م 1626لندن عام في توفي ثم والقانونية والتاريخية والأدبية الفلسفية فمنها كثيرة مجالاتفي   العلمية

بعنوان في تقدم العلم ثم    160له العديد من الكتب العلمية والفلسفية  منها على سبيل المثال :" رسالة بالإنجليزية نشرها سنة    كتبه :

، ثم عاد إلى الرسالة الأولى   1620أسماه الأورغانون الجديد، أو العلامات الصادقة لتأويل الطبيعة نشره سنة وضع باللاتينية كتاباً 

وهو موسوعة علمية تحتوي على طائفة كبيرة 1623فنقلها إلى اللاتينية وفصلها بعنوان في كرامة العلوم ونموها، ونشر الكتاب سنة  

ب(، وله     ۲۰السياسة دعاه وأتلنتس الجديدة وجعله على نسق "يوتوبيا" و"مدينة الشمس" )من الملاحظات القيمة، ووضع كتاباً في  

كتب أخرى في هذه الأغراض فقدت كل أهمية بتقدم العلوم، وكتب أدبية وتاريخية وقانونية ومن هذه الأخيرة كتاب أحكام القانون 

Maxims of the law  (,35م،: 1993عويضة،   نجليزية.  ) تمهيداً لتنظيم القوانين الإ 1599وضعه سنة 

 المنهج العلمي عند فرنسيس بيكون:   

إن أهم ما تميز به  فرنسيس بيكون عن غيره من الفلاسفة رفضه منهج القياس الأرسطي القديم رغم الاستفادة منه في الحصول على 

العلمية واستبداله بالمنهج الأستقرائي )التجريبي(. وقد وضع بنفسه مبادئه ، وحدد خطواته. و رغم عدم توسع   كثير من الحقائق 

بيكون في التجارب والا ان شهرته كانت في إجراء هذه التجارب المتواضعة جداً ؛ : فهو من :" وضع للناس اللبنات الأولى في هذا  

 ( . 208: 1971) محمد  الجانب العلمي وبذلك بدأت العلوم تزدهر تدريجياً منذ عهده وبعد اطراح منهج القياس الأرسطي القديم"

 ( 208: 1971) محمد  :كانت منطقية بيكون ومنهج تفكيره: ينقسم إلى جانبين : واحد سلبي والآخر إيجابي

   .الجانب الايجابي في المنهج -    الجانب السلبي في المنهج  -                  

نؤكد على إن علماء المسلمين توصل إلى المنهج الاستقرائي التجريبي وقبل أن نتناول هذين الجانبين بالدراسة المعمقة لا يفوتنا أن  

،قبل الغرب المسيحي وأخضعوا له علوم اليونان التي كانت تتبع نظرية البرهان؛ وبذلك كان للعلم طابعة الجديد المعتمد على التجربة 



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

195 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

 من " إنه زكريا فؤاد يقول: بمناهجها الخاصة ؛ ولذلكوالاستقراء، ثم تسجيل النتائج وتكونت فيما بعد الشخصية العلمية الإسلامية 

 على مقتصرة  العالم العقلي حدود تظل أن وسماء  وبحار أرض من المادي العلم أفاق فيه الذي فتحت الوقت هذا في حقا، الخجل

 . (102 م: 1988، )زكريا  وأراءهم" القدماء كشوف

وعليه يمكن القول إن العرب من خلفاء، وأفراد، وحكام ؛من بغداد إلى الأندلس هم الذين أوقدوا شعلة العلم والحضارة في عصر  

 كانت فيه أوربا التي فتحها المسلمون العرب تحت وطأة الجهل والتخلف. 

 أولاً : الجانب السلبي في المنهج عند فرنسيس بيكون: 

: "  القياس الأرسطي هجوماً عنيفاً ، ورفض الصورة المطلقة التي اتسم بها  يتلخص المنهج السلبي عند بيكون في هجومه على  

الفكر المنطقي ، وهذا ما جعله يتجه إلى الطبيعة ملاحظاً ومجرياً، فالموضوعات التي تكشف عن اتصالها بالواقع التجريبي جديرة 

 (219م :  1985)على،  ها هي من قبل الأفكار الميتافيزيقية "إنكار التي تنسحب على الواقع فبالبحث العلمي ، أما الأف

فقد أتجه بيكون إلى الكشف عن الجوانب السلبية في التفكير ، وحث على التخلص منه ، بهدف تحسين حالة الإنسان عن طريق  

رنسيس  ف  يؤمنحيث  ،  (88:  1996عباس ،    لم قوة وسطوة ")استخدام المنهج العلمي، لتحسين حالة الإنسان ، من حيث:" أن الع

بأن قيمة الإنسان تكمن فيما يقدمه من علم جديد: " إذا قدر لأي إنسان أن ينجح لافي إبراز اختراع معين إلى الوجود فحسب  بيكون  

الحاضرة للاكتشافات   مهما كان نافعاً بل في اشغال كوكب نيزدري في الطبيعية يلقي في أول بزوغه بعض الضوء على الحدود 

الإنسانية، يكشف علماً زاد ارتفاعه وضوحاً عن شق وزاوية في دياجير الظلام . لقد بدأ لي أن مثل هذا الكون وبطل الحرية الإنسانية 

 ( 138: 1988ديورانت ، ومحطم القيود التي تكبل الإنسان في العبودية " )

في البحث العلمي وفي الملاحظة وتسجيل دقائق الأمور على الظاهرة هو  يؤكد بيكون إن مقدرة الانسان على استخدام عقله  كذلك  

خير دليل على استخدام المنهج الاستقرائي وتطبيقه في التجارب العلمية ؛وبالتالي  عمل بيكون على تحديد أوهام الفكر، ليصبح العقل  

لمسيحي الوسيط قد أثرا على انحراف الفكر في عصره الإنساني نقياً من أي شوائب بعد إن علم : " أن التراث اليوناني القديم وا

 ( 209: 1971حيث ساد العقول كثيرا من الأوهام التي أعتقد الناس أنها حقائق يقينية يجب الشك بها ,) محمد 

هذه  فكيف يستطيع هذا العقل أن يتلقى معارف علمية جديدة تكون صحيحة وغير متأثرة بالأوهام السائدة في ذلك العصر، وتكون  

. بناء عليه حدد  (209ص:  1971محاولاً: بيان خطواتها وضرورة استبعادها أولاً   "  )محمد،    المعارف حقيقية لا زيف فيها؟  

 (38: 1993عويضة، ) -بيكون الأوهام الواجب طرحها في :

 :  أوهام القبيلة أو الجنس -1

ومن أمثلته التي تبين لنا أن أوهام القبيلة هي قوة فعاليتها  هذا النوع من الأخطاء يحدث للإنسان ويمتلكه بصورة كلية في حياته،  

وأداتها هو الإنسان بكل كيانه ،وهى في الوقت نفسه تنطوي على المغالطة والتناقض نتيجة للتسرع في الأحكام    الطبيعية البشرية ،

ن مسوقاً بطبيعته البشرية، من ذلك ميله إلى ،أو التعميم بما يناسب أهواء البشر، فهي : " تعبر عن الأخطاء التي يقع فيها الإنسا

التسرع في إصدار أحكام لا تبررها مقدمات، ونزوعه الطبيعي إلى التسليم بأفكار لمجرد أنها تصادف في نفسه هوى، أو تشبع عنده  

إليها، ويغض النظر عن  نزوة، أو تسد في حياته حاجة، أو تحقق له مصلحة، وكثيراً ما يتخير الإنسان شواهد تؤيد فكره لأنه يميل  

 ( 60: 1993عويضة، شواهد أخرى تتنافى معها")

تنتشر بين أفراد الجنس البشري وترتبط بطبيعة الإنسان العاقل كالإيمان بان الغيب يؤثر    -ومن وجهة نظر بيكون    -وهذه الأخطاء

ية ، واستخلاص بعض الوقائع الجزئية التي تؤيد  علينا ، والاتجاه الى التنجيم ، وأن العالم يسير بنفس نظامنا العقلي وبطريقة حتم

ورفض الوقائع التي تتعارض معها والتسرع في اصدار الأحكام دون إمعان النظر والتفكير والاعتماد على أضاليل   ه وجهة نظر

ليم وتصبح معرفتنا  الحواس ولذا كان لزاماً كما يراه بيكون التخلص من هذه الافكار والمعتقدات وطرحها ليتسنى لنا التفكير الس

 .(209 : 1971صحيحة. )محمد،

يرى بيكون أن أوهام القبيلة هي أخطاء تنتج عن الطبيعة البشرية مباشرة؛ لإن تفكيرنا يتأثر خطأً بشخصياتنا ورغباتنا وانفعالاتنا.  

للحوادث والانطباعات عن الأشياء، فنظل مقيدين مسبقا بآ العادة في استقبالنا  السابقة. وهذا ما جرت عليه  راء تأتي من خبراتنا 

والإنسان عادة يستسيغ ما كان يؤمن به مسبقا. إننا نرفض الأفكار والخبرات الجديدة لأن أسلوب انفعالاتنا يؤثر في فهمنا ويحرفه. 

ماكليش، عمة له. )يستقبل العقل هذه الأشياء التي توثر فيه ويقودنا الرأي المستساغ إلى قبول تلك الحقائق وحدها التي تظهر أنها دا

1999  :18) 



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

196 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

 السفسطائيين جماعة وبخاصة اليونان بفلاسفة تأثر أنه ،حيث نجد والإسلامي اليوناني، بالفكر تأثر قد بيكون إنوالجدير بالذكر؛

 نحوهم بيكون نحا البشر. وقد نظر وجهات وتعدد لاختلاف نظراً  مطلقة حقيقة ،فلا توجد بنسبيتها وقالوا المعرفة  في  شكوا الذين

على  يسقطها حين الخطأ ترتكب وهى الإنساني، المصدر ذات الغائبة العلل عن البحث الذهن تعود أوهام القبيلة" أن اعتقاده في

 إنه بل المتغير، الإدراك الحسي هذا على قائمة المعرفة دامت ما بالخطأ أو بالصواب سواء للحكم معيار يوجد فلا وعليه الطبيعة،

 النظر وجهات باختلاف يغيب هنا  الحقيقة لأن معيار التام اليقين يجد  لا فإنه الخاص اعتقاده أو ذاتيته وراء يرتكن الإنسان أن طالما

 الموجود التناقض مبدأ على اعتماداً  وبيكون السفسطائيين من كل عند أن الشك ذلك (،ومعنى إسلام عزمي به) قال ما وهذا المتعددة

مبدأ  على  بالاعتماد وذلك  واحد، وقت  في ونقيضه الشيء إثبات القبيلة لأوهام وفقا يمكن كان ومشوشة، حيث غامضة  صورة في

  (83: م 1977)إسلام،  ."السوفسطائى الشك مبادئ أهم هو وهذا المغالطة،

الأوهام هو أكثر الأخطاء التي يقع فيها  يرون أن هذا النوع من    --أما تأثره بمفكري الإسلام واضح وجلي عند إخوان الصفا ،فهم

الإنسان ،وهي تأتي من الطبيعة المتسرعة وميل العقل  الى التعميم ،فالباحث عندما يدرس ظاهرة من الظواهر يتفحص ً كليا بعض 

لى آراء متناقضة ،  جزيئاتها تم يتسرع ويصوغ قانوناً معتقداً أن ذلك الحكم ينطبق على جميع الظواهر ،كما أنه يقيم استدلالاته ع

يقول إخوان الصفا :" فمن تلك الآفات الهوى الغالب نحو شيء ما، والعجب المفرط من المرء ب أري نفسه، والكبر المانع من قبول 

الحق، والحسد الدائم للأقران وأبناء جنسه، والحرص الشديد على طلب الشهوات ،والعجلة وقلة التثبت في الأمور، ومشاكل هذه  

العارضة للعقل، المضللة له ... المانعة عن الانتفاع بفضائل العقل ومنافعه ... والأفضلية أحسن من الرياسة في العقلاء لذوي  الآفات  

 (51،  1996 الصفا:)إخوان  3 ."السياسات والتدبير

الذي   القائل  " يقول  بقوله  )الشكوك على بطليموس(  في كتابه  لها أيضا  أشار  فقد  الهيثم  بن  بالحسن  أيضا  تأثر  إنسان،   1بل  هو 

، ونفهم من هذا النص أن الإنسان قد جبل بطبيعته على الزلل والنقصان ما يبعده   " المخصوص في جبلته بضروب الخلل والنقصان

الهيثم  )ابن  . يحاول أن يتخلص من هذا النقص ،بالاعتماد على التجربة ، وأن يجعلها معيارا للحقيقة    عن الحقيقة، فعلى الإنسان أن

حيث يؤكد ابن الهيثم على أن العقل هو الذي نحكم به على الأشياء، وأن الحواس أدوات منفعلة فقط ولذا كانت  ،  (6- 4م :  1971،

 ظواهر المختلفة، ومن ثم متابعتها والتمكن من تحليل عناصرها وجزئياتها. الحواس عنده هي الوسائل التي تؤدي إلى ملاحظة ال

  : أوهام الكهف 2 

وتعبّر أوهام الكهف عن " الأخطاء التي يقع فيها الإنسان مسوقاً بشخصيته الفردية التي تتضافر على تكوينها تربيته وثقافته ومهنته  

تحدث بيكون عن طبيعة هذه الأوهام فيقول "  فقد  ،  (62:1993عويضة،  ونحوها من عوامل لا يتحتم أن يشارك فيها كل إنسان" )

ص به والذي يعترض ويشوه نور الطبيعة الواصلة إليه فكل واحد منا يعمل ويميل إلى تفسير ما يتعلمه على إن لكل إنسان كهفه الخا

ضوء مزاجه أو ما يهواه من أراء ونظريات أو من الانطباعات المختلفة عن الأشياء، ولذا فهذه الأخطاء تصيب العقل الإنساني 

فهي فردية وليست جماعية، وهى خاصة بالإنسان الفرد حيث تنشأ عن طبيعته والروح الفردية، وهى دائما تسبب اضطراب الطبيعة  

الناقصة المعيبة ،فكل إنسان بالإضافة إلى الأخطاء المشتركة بين الناس والخاصة بالطبيعة الإنسانية بوجه عام له كهف أو مغارة 

عة الفرد الخاصة أو إلى تربيته وثقافته أو إلى  وذلك راجع إما لطبي 1خاصة تعمل على كسر أضواء الطبيعة وتغير من ألوانها،  

 (57: 1981)الشارونى،  "الكتب التي يقرؤها

وهي الأخطاء التي تخص الفرد وحده دون اشتراك الآخرون معه وتتكون هذه الأخطاء نتيجة للتربية والتنشئة والتعليم التي يمر  

ئهم الذاتية ، فمن العلماء من يركز الانتباه على تباين الأشياء ،  بها الإنسان فتتبع هذه الأخطاء " لذى بعض الناس نتيجة لأهوا

 ( 89:  1996) عباس ، بينما يهتم آخرون بأوجه الشبه بينها " 

بقوله: " فان المطيع القاهر لشهواته   -قبل فرنسيس بيكون  -والجدير بالذكر ان أبو حامد الغزالي نبه  إلى هذا النوع من الأوهام  

ما يريد التفكير  في حقيقة من الحقائق قد ال ينكشف له ذلك لكونه محجوبا عنه باعتقاد سبق له من الصبا على  المتجر الفكر(عند

سبيل التقليد والقبول بحسن الظن ، فإن ذلك يحول بينه وبين حقيقة الحق ويمنع من أن ينكشف في قلبه خالف ما تلقفه من ظاهرة 

ي ملكوت السموات والأرض ألنهم محجوبون باعتقادات تقليديه جسدت نفوسهم ورسخت  التقليد ... بل أكثر الصالحين المفكرين ف

  ( 74) الغزالي ، د ت:.في قلوبهم وصارت حجابا بينهم وبين إدراك الحقائق" 

ميول بل لقد اشار ايضا الغزالي الى هذا السياق مؤكدا إن على :"المعتقدات الخاصة وال لأنها  تعوق العقل وتبعده عن الصواب .

لي أن سبيل الخروج من هذا ازوالرغبات التي توجه النفس وتقودها إلى معارف متوهمة اعتقادا منها بأنها حقائق يقينية ويرى الغ 

الدرب الوهمي هو الاعتماد على الذات الواعية في استجال الحقائق بمنأى عن الهوى أو العاطفة ويضيف أن إرضاء غرائز الإنسان  

 (11)عثمان ، د ت :  ككل هي التي تجعل من المتعذر عليه متابعة غاياته"على حساب الشخصية 



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

197 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

: وهي تعبر عن الأخطاء التي تنشأ عن غموض اللغة أداة للتفاهم والتعبير عن الأفكار ... وسبيل الخلاص من هذا  السوق  أوهام  -3

دقيق   وجه  على  مدلولاتها  وتعرف  الألفاظ  معاني  تحدد  بهذا    -أن  أشار  "  كما  السوفسطائي  للموقف  مناقشته  في  سقراط 

 (63-62 :1993عويضة،)

يرى بيكون إن الأخطاء التي يقع فيها الأنسان تنشئ: "سبب سوء فهم اللغة وعدم استخدامها بطريقة سليمة ويكون ذلك نتيجة تبادل   

من طبيعة الأشياء بل تأتي صدفة نتيجة انطباع الألفاظ وعدم فهم مدلولها جيدا. ففي كثير من الحالات تتضمن الكلمات معاني لا تنبع  

 ( 89)عثمان ، د ت : عابر" 

وكذلك بسبب غموض هذه الألفاظ المستخدمة؛ هو توهم الكثير من الناس بإن مدلول هذه الألفاظ لا يعبر حقيقة عما يقصد به، ولكنه 

لتحدث عنها، وبذلك يزول اللبس الذي كان يغلف الأشياء بعيد كل البعد عن ذلك، ففهم اللغة يجب أن يؤدي إلى وضوح الفكرة المراد ا

واسماؤها وإلا وقعنا في أوهام تبعدنا عن الصواب وتؤدي بنا الى الخلل الواضح في التعبير عما نريد، الأمر الذي يؤدي حتما الي  

استخدامه الخاطئ للغة، أو نتيجة   الأخطاء التي دعي بيكون الى تخليصنا منها؛ حيث يؤكد أنها:"  أخطاء يقع فيها الإنسان نتيجة

لغموض اللغة أو التباسها، وهى تنشأ من اجتماع الناس، واحتكاكهم مع بعضهم البعض، وهى تتعلق باللغة المشتركة بين الناس، 

النوع من الأوهام مس أيضا: " إن هذا  للوجود" يقول بيكون  الفهم الصحيح  أمام  أنها تقف حاجزاً  المبهمة ،كما  تمد من وبألفاظها 

التجارة وعملية التبادل التي تتم في السوق، وهو مكان اجتماع الناس وتبادل الحديث بينهم في المعاملات بعضهم البعض، وفي أغلب 

الأحوال تتعلق بالحديث عن طريق اللغة، وأن كثيرًا من التفسيرات والتعاريف العلمية تنطوي على مجادلات   لفظية تتسبب فيها  

لكثير من الأخطاء العلمية، وستكون النتيجة أن يمعن  دراً نت ألفاظ اللغة المستعملة مبهمة وغير دقيقة فإنها تكون مصاللغة، ولما كا

 ( 44-43: 1953الناس في الجدل وأن تزداد حدة اختلافاتهم وكذلك منازعاتهم" ) بيكون،

ذين يقولون : " اعلم يا أخي بأن أهل كل صناعة  وهذا ما أشار اليه فلاسفة العرب المسلمون وعلماؤهم، من أمثال إخوان الصفا ال

)علم( يحرصون على حفظ أنفسهم من الخطأ في صناعتهم ، وذلك عن طريق أن يحفظ العالم أقاويله من التناقض ... واعلم يا أخي ٌ  

 يحس بالتناقض في  ... بأن أهل كل صناعة إذا لم يكن لهم أصل   في صناعتهم فإنه لا يمكن أن يتجنب الخطأ ، وذلك لان من لا

 ( 175-172:  1996)إخوان الصفا ،أقاويله ، فكيف يوثق به في أرائه واعتقاده" 

وهي تعبير عن الأخطاء التي يقع فيها الإنسان عن وعي بسبب تسليمه بآراء الفلاسفة والمفكرين الذين أثاروا  أوهام المسرح :    -4

تشبه المسرحيات التي تشير إلى عوامل مَن خَلْق مؤلفّيها وليست من الواقع في  إعجابه، فالمذاهب الفلسفية التي تلقاها عن السلف  

شيء، وشر ما في الأمر أن الإنسان متى اعتقد في صحة رأي تلقاه عن غيره، تعذر عليه بعد هذا أن يتخلى عنه عندما يثبت له  

 (63 :1993بطلانه ")عويضة،

بآراء الآخ الأخذ  نتيجة  تتكون  الخاطئة  الناقدة وإخضاعها فالأفكار  بالعين  الأفكار  إلى هذه  النظر  رين كالفلاسفة والمشاهير دون 

لميزان الخطأ والصواب؛ حيث تنشأ هذه الأفكار لعدم القدرة على نقد الآراء والأفكار السابقة للفلاسفة والمشاهير الذين يقفون على 

سفة والمشاهير لا يعد كونهم بشر مثلنا قد يقعون في الخطأ كما قد  مسرح التفكير. ورغم وجود هذه الآراء الصائبة الا أن أولئك الفلا 

والعلم  الحقيقية  المعرفة  إلى  الوصول  من  نتمكن  لكي  الأوهام  هذه  التخلص من كل  الضروري  " من  ولذلك:  الصواب؛  يحالفهم 

  ( .211: 1971) محمد  ،الصحيح "

ى المعتقدات والمذاهب الفلسفية الخاطئة، أو من خلال التأثر بشخصيات  يرى بيكون أن هذا النوع من الأوهام ينشأ نتيجة ميلنا إل

قديمة، مثل الفلاسفة والعلماء دون التدقيق أو إعادة النظر في نظرياتهم وأفكارهم، والتحقق من صدقها. ودون أن يوجهوا لها أدني 

خلالها، وهذا ما يحجب عنهم الحقيقة، ويسميها بيكون انتقاد، بل على العكس من ذلك يتعصبون لها و لا ينظرون إلى الحقيقة إلا من  

أوهام المسرح فيقول " ونحن نسمي هذه الأوهام بأوهام المسرح ، وذلك ألننا نعتبر كل المذاهب الفلسفية التي تلقيناها أو تخيلناها  

 ( 44–43: 1953ة") بيكون،حتي الآن ، مثل كثير من المسرحيات التي تقدم على المسرح وتمثل ، تخلق عوالم وهميه ومسرحي 

فهذه هي الأوثان التي تؤدي بالناس في حياتهم اليومية، وبالباحثين في دراساتهم العلمية، إلى الوقوع في الخطأ، تحجب عنهم 

العقل من سيطرتها، عن طريق   الزلل، ومن أجل هذا حذر بيكون من مغرياتها وأوجب تحرير  إلى مهاوي  الحقائق وتجرهم 

اة والصبر وعدم التعجل في إصدار حكم في موضوع قبل أن تتوافر لنا مبرراته بهذا نتجنب مفاتن الضلال منذ الاعتصام بالأن

 ( 63 :1993البداية)عويضة،

أذن السبب في وجود هذا النوع من الأوهام التي يجب أن نحذر منها :" هو التصديق الكامل بكل ما يرد ألينا من العلماء والفلاسفة  

عامة المؤثرة في المجتمع . والاعتقاد بهم والتسليم بأفكارهم وأقوالهم ونظرياتهم، من غير أن نخضعها للتحقيق  ، والشخصيات ال



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

198 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

التصديق بكل ما وصلنا من ف النظر فيها، والسبب هو أن قائلها  لوالتجربة. فمثلاً  اليونان، والإيمان بنظرياتهم دون إعادة  سفة 

  (126: 1981أخضعناها للعقل" ) الشارونى ،  نها صادقة إذا مالأمشهور فحسب، وليس 

فقد عرف بيكون الحقائق التي عرفها غيره ، ولكنه وحده قد اهتدى إلى الموضوع الجري منها بالتوكيد والتقرير ويشير بالفكرة  

غم مبالغة بيكون  التي يستدعيها الزمن الحاضر والمستقبل من بعده وكانت بحق طليعة الكشوفات المتوالية في العلم الحديث، ور

في تعزيز عرضه وهو شأن أصحاب المذاهب جميعا لكنا نلتمس له العذر في ذلك لأنه خلص التفكير الإنساني من كثير مما علق 

 به من اوهام واراء سابقة ألجمت أفواه الكثيرين ومنعتهم من التجرؤ الصريح بما يجيش في صدورهم من أفكار .

وقد أشار فلاسفة الإسلام لهذا النوع من الأوهام ، فنجد إخوان الصفا ينددون بها فقالوا " انساق بعض الأفكار التي يمكن أن تكون 

كاذبة وذلك لان قائلها إنسان موثق فيه ومشهور ، فيؤمن بها من يستمع إليه، ولا ينتبه لما فيها من أخطأ ،ومثال ذلك هناك من 

وهمون أن الأرض ثقيلة قياسا على ما وجدوه من ثقل في بعض أجزائها ،ومن ثم يجب أن لا تؤمن بأي رأي يدرسون الفلسفة ويت

إلا بعد فحصه وامتحانه وليس لكون قائله إنسان مشهور، وتجنب هذا الظن والأوهام التي يمكن أن يقع فيها الإنسان العادي أو 

 (   14م:1996ل إلي الحق" )إخوان الصفا ، العالم سيجنبه الخطأ ويمكن أن يكون أقدر على الوصو

نستنتج مما تقدم إن هذه الأوهام ليست من اكتشاف بيكون، بل سبقهم فلاسفة العرب المسلمين وبخاصة )إخوان الصفا( لانهم  

ان لا ينفك  ذكروها في رسائلهم وبنفس الاسم أو المصطلح الذي ذكرها به بيكون وكانوا يقولوا عنها : " واعلم يا أخي بان الإنس

     (  4:1996،   3من هذه الظنون والأوهام، لا العقلاء المثقفون ،ولا العلماء المرتضون، ولا الحكماء المتفلسفون ") إخوان الصفا ،م

وهذا خير دليل على ما كان للعرب والمسلمين من مجد حضاري عظيم استفادت منه الأمم الأوربية فائدة عظيمة وبنت على هذه  

 نسانية حضارة اليوم.القاعدة الإ

 :ثانيا الجانب الإيجابي في المنهج 

بعد أن خلص فرنسيس بيكون العقول من الأوهام التي كانت عثرة امامها في الوصول إلى الحقائق العلمية ؛ انتقل الى منهجه  

ه شك يمهد دائما، وأنالجديد في الشك وهو يمثل الجانب الإيجابي؛ حيث نلاحظ أن الشك عنده :" مجرد شك مؤقت فقط وليس  

للوصول الى اليقين وقد اعتقد بيكون أن الطريق المؤدي الى المعرفة اليقينية تتمثل في المنهج التجريبي فقط دون غيره من مناهج  

 . (212 : 1971التفكير وطرق البحث العلمي الأخرى "  )محمد،

لإنساني من الحقائق والمعارف السابقة التي طبعت فيه  والواضح أن بيكون قد اتخذ فكرة الشك كأساس لمنهجه لتخلص العقل ا

فضعفت بذلك حرية التفكير السليم ، وقد نادي صراحة بطرحها والتخلص منها لينطلق " بعد ذلك في البحث عن الحقيقة ويحدد 

 .( 212-211: 1971أساليب وطرق الوصول إلى اليقين لذلك كان الشك يمثل الجانب السلبي في منهجه د" )محمد،

وهذا الشك هو لا محالة شك مؤقت، وهو شك يمهد للوصول إلى اليقين ولذلك كان المنهج التجريبي عند بيكون يمثل المعرفة  

 (89:  1996) عباس ،   -اليقينية وكان المنهج عنده ) هو طريق البحث وأداته الرئيسية وهو ينطوي على :

 الأدوات والوسائل التي تزيد من قدرتنا على الإدراك .  1 

الوسائل التي تساعد على اكتمال الفكر الإنساني ذاته ، إن التجربة هي التي تدفع بالعلم إلى الأمام ، وبواسطتها نستخلص   -2 

 الإجابة على تلك الأسئلة المطروحة امام الطبيعة. 

لتجريبي الجديد حتى يتم بواسطته الحكم في الطبيعة ، وضرب لذلك مثلا عن ظاهرة  وبذلك حدد فرنسيس بيكون خطوات المنهج ا

الحرارة، يوضح من خلاله خطوات هذا المنهج ، ومهما يكن من تجاهل بيكون الأفكار الكثيرين من العلماء في عصره والعصور  

:  1981) الشارونى  العلمي لم يكن موجودا في عصره"  السابقة له فانه :"دعا إلى المناداة بهذه الرسالة لاعتقاده بأن هذا العمل  

31)  

والجدير بالذكر إن فرنسيس بيكون دعا إلى هذا الجانب التجريبي من العلم لكنه لم يمارسه هذا المنهج، واكتفي بالملاحظة، وتدوين 

 القوائم المختلفة التي أتخذها مثلا لمنهجه التجريبي كظاهرة الحرارة مثلا. 

كون من هذه الدراسة لظاهرة الحرارة إلى :" أن الحركة تلازم كل جسم حار ، وأنما تتمشي في زيادتها ونقصها فقد انتهي بي  

    (139م: 1990طرديا مع ازدياد الحرارة ونقصانها ، ومن ثم أعتبر الحركة علة حدوث الحرارة " ) الطويل، 



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

199 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

بحوثه قد تميّز عن مناهج كثير من العلماء في عصره، إذ اعتمد  نخلص مما تقدم إلى أن المنهج العلمي الذي تبنّاه بيكون في   

منهجاً جديداً يقوم على الشك المنهجي واستخدام التجربة وسيلةً للوصول إلى اليقين، مستعيناً بجميع الوسائل المتاحة التي أسهمت  

التجريب ولم يمارسه بنفسه ممارسةً مباشرة،    في اكتمال ونضوج الفكر الإنساني. غير أنّ من أبرز المآخذ على منهجه أنّه دعا إلى

ورغم عبقريته وقدرته على تحرير العقل البشري من الأوهام، فإنه أغفل إسهامات عدد من العلماء والفلاسفة الذين قدمّوا للإنسانية  

 أفكاراً ثاقبة كان لها دور مهم في تطوير المنهج العلمي.

 النتائج: 

ساسياً في نشأة المنهج العلمي، إذ أسهموا في ترسيخ أسسه الدقيقة، وأضافوا إلى ما سبقهم  لقد لعب العرب المسلمون دورًا ا  1

 من علوم ومعارف ابتكارات واختراعات جديدة.

التفكير العلمي الذي تبنّاه    2 وضع ابن الهيثم أسس المنهج التجريبي قبل بيكون بستة قرون، مما جعله رائداً في صياغة 

 بيكون لاحقًا. 

اتفق ابن الهيثم وبيكون على مركزية التجربة والملاحظة والابتعاد عن الأوهام، مع احتفاظ كل منهما بخصوصيته في بناء  3

 .المنهج

لملاحظة والتجربة، بينما تجاوز ابن الهيثم، ذلك إلى التطبيق العملي واستخدام القياس لتعميم النتائج على  اكتفى بيكون با  4

 .قضايا أخرى

انتقل بيكون من رفض المنهج الأرسطي إلى تأسيس منهج يقيني تجريبي، وقد سبقه في ذلك ابن الهيثم عبر تطويع مناهج    5

 .السابقين وتطبيقها في تجاربه

ن إلى تطهير العقل من الأوهام والثورة على المفاهيم القديمة، بينما مارس ابن الهيثم نقداً عملياً للأفكار السابقة دعا بيكو 6

 .عبر التجربة والقياس، مما أظهر تبايناً في أدوات النقد مع وحدة الغاية

لهيثم، من خلال الترجمات اللاتينية، أكد اغلب الباحثون على أن بيكون تأثر بأعمال العلماء المسلمين، خاصة الحسن بن ا   7

 وهو ما يفسّر التشابه في رفض العقل المجرد والاعتماد على التجربة المنظمة وبناء المعرفة على خطوات منهجية. 

 الخاتمة  :  

مرحلة   إن المتتبع لتطور المنهج العلمي عبر مختلف العصور والأزمنة؛ لاشك أنه يجد أن التفكير الإنساني مر بمراحل، منذ 

البديهيات المسلم بها، وهي حقائق بدهية بذاتها وتكون عامة ، الى حقائق كلية يكاد يشترك في مفهومها جميع الباحثين؛ وهي 

لاشك الإرهاصات الأولى في التفكير المنهجي الإنساني، الذي تبلور ونضج عبر عصور مختلفة حتى وصلت إلى ما هي عليه  

فقد شه الحاضر؛  زمننا  في  هذه الآن  أبرز  وكان من  والمعرفة،  البحث  في طرائق  تحولات جوهرية  الإنساني  الفكر  تاريخ  د 

إلى تبني المنهج العلمي التجريبي القائم على    -كما كان عند اليونان-التحولات الانتقال من الاعتماد على التأمل العقلي المجرد

كأحد   الهيثم  ابن  اسم  برز  السياق  هذا  وفي  والتجربة.  الحضارة  الملاحظة  في  المنهج  هذا  دعائم  أرّسوا  الذين  الأوائل  الرواد 

الإسلامية، من خلال أعماله العلمية الدقيقة، خاصة في كتابه المناظر. فلقد سبق ابن الهيثم عصره حين دعا إلى ضرورة إخضاع 

يدُعّم بالحس والتجربة؛ لم  ما  العقل وحده لا يكفي  أن  العملي، مؤكداً  بعد قرون جاء بيكون في أوروبا  و  الفرضيات للاختبار 

 ليؤسس ما يعُرف اليوم بـ )المنهج العلمي الحديث( داعيًا إلى نبذ القياس الأرسطي والاعتماد على الاستقراء المنظم. 

 

 

 

 

 المصادر والمراجع:  

     .تالجندي، القاهرة، دالغزالي. أبو حامد، معارج القدس في مدارج معرفة النفس ،تحقيق: محمد مصطفى أبو العال، مكتبة   -1

  1983 مصر المعارف دار ط ، والحضارة العلم تاريخ في ومكانته الإسلامية للحضارة العلمي  فؤاد، التراث باشا. أحمد . -2

 م.1996،. 3مج    ،إخوان الصفا، رسائل إخوان الصفا، الرياضيات الفلسفيات، الهيئة العامة لقصور الثقافة ،القاهرة -3



 

 مجلة الجبل للعلوم الإنسانية والتطبيقية 

 Al-Jabal Journal of Humanities and Applied Sciences  

 200-190الصفحات:  – 2025 –  الثانيالعدد  – سادسالمجلد ال

200 | Aljabel Journal of Humanities and Applied Sciences   
 

  م.1983- ه 1403 ،القاهرة الاعتصام الإسلام، دار نوابغ،  الجندي. أنور -4

 م  .1990القاهرة،  11الطويل. توفيق ، أسس الفلسفة ، دار النهضة العربية ط  -5

ماكليش. جون : من الحضارات القديمة حتى عصر الكومبيوتر، ترجمة : خضر الاحمد، موفق دعبول، مراجعة: عطية  -6

 م. 1999، 251، عاشور، سلسلة عالم المعرفة، العدد

 م.1981الشارونى. حبيب: فلسفة فرنسيس بيكون ،"مقتطفات من الاورجانون الجديد" ، دار الثقافة، القاهره، . -7

 المصرية، القاهرة، الكتب صبرة، دار   الحميد عبد .الشهابي تحقيق، نبيل بطليموس، على ، الشكوك  الهيثم. الحسن ابن -8

 م . 1971

بغداد،   –، دار الحكمة للطباعة والنشر والتوزيع    .منهج الاستقراء في الفكر الإسلامي: أصوله وأطوارهالبندر. عبد الزهرة ،   -9

 م.1992

  .م1971محمد. سماح ،رافع تاريخ الفكر الفلسفي في العصور الحديثة، مؤسس الفرجاني ، طرابلس ، ليبيا   -10

 بة الأنجلو المصرية، القاهرة، د ت. عثمان. علي عيسى، الإنسان عند الغزالي، تعريب: خيري حماد، مكت  -11

 م . 1984فروح. عمر، تاريخ الفكر العربي إلى أيام ابن خلدون ، دار العلم للملايين ، بيروت ،  -12

 م.  2002الفقي، عيسى عبدالله ، تاريخ العلوم عند العرب جامعة الجبل الغربي ، -13

 .م 1996عباس، فيصل، موسوعة الفلاسفة ، دار الفكر العربي بيروت  -14

 م 1988، والنشر للطباعة العربي الثقافي المركز الفلسفة،  أفاق ، فؤاد زكريا، -15

   م.1993لبنان،  –محمد ، فرنسيس بيكون فيلسوف المنهج التجريبي الحديث، دار الكتب العلمية بيروت  كامل عويضة، -16

 م.1985العربية ، بيروت ، على. ماهر عبد القادر محمد ، المنطق ومناهج البحث العلمي ، دار النهضة   -17

 م.  1970الشنيط.، محمد فتحي ، أسس المنطق والمنهج العلمي ، دار النهضة العربية بيروت لبنان ،  -18

 م  .2017هنداوي،  الإسلام، مؤسسة فلاسفة ، تاريخ لطفي جمعة. محمد -19

 م.1988، سنة  2ديورانت. ول ، قصة الفلسفة ، مكتبة المعارف ، بيروت ، ط  -20

 


